La paz esté con todos ustedes:

hacia una paz “desarmada y desarmante”

“iLa paz esté contigo!”.

Este antiquisimo saludo, que sigue siendo habitual en muchas culturas, en la tarde de Pascua se
llend de nuevo vigor en labios de Jesus resucitado. «jlLa paz esté con ustedes!» ( Jn 20,19.21) es
su palabra, que no sélo desea, sino que realiza un cambio definitivo en quien la recibe y, de ese
modo, en toda la realidad. Por eso, los sucesores de los Apdstoles dan voz cada dia y en todo el
mundo a la mas silenciosa revolucién: “jLa paz esté con ustedes!”. Desde la tarde de mi eleccion
como Obispo de Roma he querido incorporar mi saludo en este anuncio coral. Y deseo
reafirmarlo: «Esta es la paz de Cristo resucitado, una paz desarmada y una paz desarmante,
humilde y perseverante. Proviene de Dios, Dios que nos ama a todos incondicionalmente». [1]

La paz de Cristo resucitado

El que vencié a la muerte y derribd el muro que separaba a los seres humanos (cf. Ef 2,14) es el
Buen Pastor, que da la vida por el rebafio y que tiene muchas ovejas que no son del redil
(cf.Jn 10,11.16): Cristo, nuestra paz. Su presencia, su don, su victoria resplandecen en la
perseverancia de muchos testigos, por medio de los cuales la obra de Dios continta en el mundo,
volviéndose incluso mads perceptible y luminosa en la oscuridad de los tiempos.

El contraste entre las tinieblas y la luz, en efecto, no es sélo una imagen biblica para describir el
parto del que estd naciendo un mundo nuevo; es una experiencia que nos atraviesa y nos
sorprende segun las pruebas que encontramos, en las circunstancias histdricas en las que nos
toca vivir. Ahora bien, ver la luz y creer en ella es necesario para no hundirse en la oscuridad. Se
trata de una exigencia que los discipulos de Jesus estdn llamados a vivir de modo Unico y
privilegiado, pero que, por muchos caminos, sabe abrirse paso en el corazén de cada ser
humano. La paz existe, quiere habitar en nosotros, tiene el suave poder de iluminar y ensanchar
la inteligencia, resiste a la violencia y la vence. La paz tiene el aliento de lo eterno; mientras al
mal se le grita “basta”, a la paz se le susurra “para siempre”. En este horizonte nos ha introducido
el Resucitado. Con este presentimiento viven los que trabajan por la paz que, en el drama de lo
que el Papa Francisco ha definido como “tercera guerra mundial a pedazos”, siguen resistiendo
a la contaminacion de las tinieblas, como centinelas de la noche.

Lamentablemente lo contrario —es decir, olvidar la luz— es posible; entonces se pierde el
realismo, cediendo a una representacién parcial y distorsionada del mundo, bajo el signo de las
tinieblas y del miedo. Hoy no son pocos los que llaman realistas a las narraciones carentes de
esperanza, ciegas ante la belleza de los demas, que olvidan la gracia de Dios que trabaja siempre
en los corazones humanos, aunque estén heridos por el pecado. San Agustin exhortaba a los
cristianos a entablar una amistad indisoluble con la paz, para que, custodiandola en lo mas
intimo de su espiritu, pudieran irradiar en torno a si su luminoso calor. El, dirigiéndose a su
comunidad, escribia asi: «Tened la paz, hermanos. Si queréis atraer a los demas hacia ella, sed
los primeros en poseerla y retenerla. Arda en vosotros lo que poseéis para encender a los
demas». [2]

Ya sea que tengamos el don de la fe, o que nos parezca que no lo tenemos, queridos hermanos
y hermanas, iabramonos a la paz! Acojdmosla y reconozcdmosla, en vez de considerarla lejana
e imposible. Antes de ser una meta, la paz es una presencia y un camino. Aunque sea combatida
dentro y fuera de nosotros, como una pequefia llama amenazada por la tormenta, cuidémosla


https://www.vatican.va/content/francesco/es.html

sin olvidar los nombres y las historias de quienes nos han dado testimonio de ella. Es un principio
gue guia y determina nuestras decisiones. Incluso en los lugares donde sélo quedan escombros
y donde la desesperacidn parece inevitable, hoy encontramos a quienes no han olvidado la paz.
Asi como en la tarde de Pascua Jesus entrd en el lugar donde se encontraban los discipulos,
atemorizados y desanimados, de la misma manera la paz de Cristo resucitado sigue atravesando
puertas y barreras con las voces y los rostros de sus testigos. Es el don que permite que no
olvidemos el bien, reconocerlo vencedor, elegirlo de nuevo juntos.

Una paz desarmada

Poco antes de ser arrestado, en un momento de gran intimidad, Jesus dijo a los que estaban con
El: «Les dejo la paz, les doy mi paz, pero no como la da el mundo». E inmediatamente agrega:
«iNo se inquieten ni teman!» (Jn 14,27). La turbacidn y el temor podian referirse, ciertamente,
a la violencia que pronto se abatiria sobre EIl. Mds profundamente, los Evangelios no esconden
que lo que desconcerté a los discipulos fue su respuesta no violenta; un camino al que todos,
empezando por Pedro, se opusieron, pero en el cual el Maestro pidié que lo siguieran hasta el
final. El camino de Jesus sigue siendo motivo de turbacién y de temor. Y El repite con firmeza a
quien quisiera defenderlo: «Envaina tu espada» (Jn 18,11; cf. Mt 26,52). La paz de Jesus
resucitado es desarmada, porque desarmada fue su lucha, dentro de circunstancias histéricas,
politicas y sociales precisas. Los cristianos, juntos, deben hacerse proféticamente testigos de
esta novedad, recordando las tragedias de las que tantas veces se han hecho cémplices. La gran
parabola del juicio universal invita a todos los cristianos a actuar con misericordia, siendo
conscientes de ello (cf. Mt 25,31-46). Y, al hacerlo, encontraran a su lado hermanos y hermanas
gue, por distintos caminos, han sabido escuchar el dolor ajeno y se han liberado interiormente
del engafio de la violencia.

Aunqgue hoy no son pocas las personas de corazdn dispuesto a la paz, un gran sentimiento de
impotencia las invade ante el curso de los acontecimientos, cada vez mas incierto. Ya san
Agustin, en efecto, sefialaba una paradoja particular: «Es mas dificil alabar la paz que poseerla.
En efecto, si queremos alabarla, deseamos las fuerzas para ello, buscamos los pensamientos y
pesamos las palabras; por el contrario, si queremos poseerla, la tenemos y poseemos sin trabajo
alguno». [3]

Cuando tratamos la paz como un ideal lejano, terminamos por no considerar escandaloso que
se le niegue, e incluso que se haga la guerra para alcanzarla. Pareciera que faltan las ideas justas,
las frases sopesadas, la capacidad de decir que la paz esta cerca. Si la paz no es una realidad
experimentada, para custodiar y cultivar, la agresividad se difunde en la vida domésticay en la
vida publica. En la relacion entre ciudadanos y gobernantes se llega a considerar una culpa el
hecho de que no se nos prepare lo suficiente para la guerra, para reaccionar a los ataques, para
responder a las agresiones. Mucho mas alla del principio de legitima defensa, en el plano politico
dicha ldgica de oposicidn es el dato mas actual en una desestabilizacién planetaria que va
asumiendo cada dia mayor dramatismo e imprevisibilidad. No es casual que los repetidos
llamamientos a incrementar el gasto militar y las decisiones que esto conlleva sean presentados
por muchos gobernantes con la justificacion del peligro respecto a los otros. En efecto, la fuerza
disuasiva del poder vy, en particular, de la disuasién nuclear, encarnan la irracionalidad de una
relacidn entre pueblos basada no en el derecho, la justicia y la confianza, sino en el miedo y en
el dominio de la fuerza. «La consecuencia —como ya escribia san Juan XXIIl acerca de su
tiempo— es clara: los pueblos viven bajo un perpetuo temor, como si les estuviera amenazando
una tempestad que en cualquier momento puede desencadenarse con impetu horrible. No les
falta razén, porque las armas son un hecho. Y si bien parece dificiimente creible que haya


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html

hombres con suficiente osadia para tomar sobre si la responsabilidad de las muertes y de la
asoladora destruccién que acarrearia una guerra, resulta innegable, en cambio, que un hecho
cualquiera imprevisible puede de improviso e inesperadamente provocar el incendio bélico». [4]

Pues bien, en el curso del 2024 los gastos militares a nivel mundial aumentaron un 9,4% respecto
al ano anterior, confirmando la tendencia ininterrumpida desde hace diez ainos y alcanzando la
cifra de 2.718 billones de dédlares, es decir, el 2,5% del PIB mundial. [5] Por si fuera poco, hoy
parece que se quiera responder a los nuevos desafios, no sélo con el enorme esfuerzo
econdmico para el rearme, sino también con un reajuste de las politicas educativas; en vez de
una cultura de la memoria, que preserve la conciencia madurada en el siglo XX y no olvide a sus
millones de victimas, se promueven campafas de comunicacién y programas educativos, en
escuelas y universidades, asi como en los medios de comunicacion, que difunden la percepcion
de amenazas y transmiten una nocién meramente armada de defensa y de seguridad.

Sin embargo, «el verdadero amante de la paz ama también a los enemigos de ella». [6] Asi
recomendaba san Agustin que no se destruyeran los puentes ni se insistiera en el registro del
reproche, prefiriendo el camino de la escucha y, en cuanto sea posible, el encuentro con las
razones de los demas. Hace sesenta anos, el Concilio Vaticano |l se concluia con la conciencia de
un didlogo urgente entre la lIglesia y el mundo contempordneo. En particular, la
Constitucién Gaudium et spes centraba la atencion en la evolucién de la practica bélica: «El
riesgo caracteristico de la guerra contemporanea esta en que da ocasion a los que poseen las
recientes armas cientificas para cometer tales delitos y con cierta inexorable conexidn puede
empujar las voluntades humanas a determinaciones verdaderamente horribles. Para que esto
jamas suceda en el futuro, los obispos de toda la tierra reunidos aqui piden con insistencia a
todos, principalmente a los jefes de Estado y a los altos jefes del ejército, que consideren
incesantemente tan gran responsabilidad ante Dios y ante toda la humanidad». [7]

Al reiterar el llamamiento de los Padres conciliares y estimando la via del didlogo como la mas
eficaz a todos los niveles, constatamos cémo el ulterior avance tecnolégico y la aplicacién en
ambito militar de las inteligencias artificiales hayan radicalizado la tragedia de los conflictos
armados. Incluso se va delineando un proceso de desresponsabilizacion de los lideres politicos
y militares, con motivo del creciente “delegar” a las mdquinas decisiones que afectan la vida y
la muerte de personas humanas. Es una espiral destructiva, sin precedentes, del humanismo
juridico vy filoséfico sobre el cual se apoya y desde el que se protege cualquier civilizacién. Es
necesario denunciar las enormes concentraciones de intereses econdmicos y financieros
privados que van empujando a los estados en esta direccion; pero esto no basta, si al mismo
tiempo no se fomenta el despertar de las conciencias y del pensamiento critico. La
Enciclica Fratelli tutti presenta a san Francisco de Asis como ejemplo de este despertar: «En
aquel mundo plagado de torreones de vigilancia y de murallas protectoras, las ciudades vivian
guerras sangrientas entre familias poderosas, al mismo tiempo que crecian las zonas miserables
de las periferias excluidas. Alli Francisco acogié la verdadera paz en su interior, se liberé de todo
deseo de dominio sobre los demas, se hizo uno de los ultimos y busco vivir en armonia con
todos». [8] Es una historia que quiere continuar en nosotros, y que requiere que unamos
esfuerzos para contribuir reciprocamente a una paz desarmante, una paz que nace de la
apertura y de la humildad evangélica.

Una paz desarmante

La bondad es desarmante. Quizds por eso Dios se hizo nifio. El misterio de la Encarnacidn, que
tiene su punto de mayor abajamiento en el descenso a los infiernos, comienza en el vientre de


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

una joven madre y se manifiesta en el pesebre de Belén. «Paz en la tierra» cantan los dngeles,
anunciando la presencia de un Dios sin defensas, del que la humanidad puede descubrirse
amada solo cuidandolo (cf. Lc 2,13-14). Nada tiene la capacidad de cambiarnos tanto como un
hijo. Y quiza es precisamente el pensar en nuestros hijos, en los niflos y también en los que son
fragiles como ellos, lo que nos conmueve profundamente (cf. Hch 2,37). A este respecto, mi
venerado Predecesor escribia que «la fragilidad humana tiene el poder de hacernos mas Itucidos
respecto a lo que permanece o a lo que pasa, a lo que da vida y a lo que provoca muerte. Quizas
por eso tendemos con frecuencia a negar los limites y a evadir a las personas fragiles y heridas,
gue tienen el poder de cuestionar la direccion que hemos tomado, como individuos y como
comunidad». [9]

San Juan XXIIl introdujo por primera vez la perspectiva de un desarme integral, que sélo puede
afirmarse mediante la renovacién del corazén y de la inteligencia. Asi escribia en Pacem in terris:
«Todos deben, sin embargo, convencerse que ni el cese en la carrera de armamentos, ni la
reduccion de las armas, ni, lo que es fundamental, el desarme general son posibles si este
desarme no es absolutamente completo y llega hasta las mismas conciencias; es decir, si no se
esfuerzan todos por colaborar cordial y sinceramente en eliminar de los corazones el temory la
angustiosa perspectiva de la guerra. Esto, a su vez, requiere que esa norma suprema que hoy se
sigue para mantener la paz se sustituya por otra completamente distinta, en virtud de la cual se
reconozca que una paz internacional verdadera y constante no puede apoyarse en el equilibrio
de las fuerzas militares, sino Unicamente en la confianza reciproca. Nos confiamos que es éste
un objetivo asequible. Se trata, en efecto, de una exigencia que no sélo estd dictada por las
normas de la recta razén, sino que ademas es en si misma deseable en grado sumo vy
extraordinariamente fecunda en bienes». [10]

Un servicio fundamental que las religiones deben prestar a la humanidad que sufre es vigilar el
creciente intento de transformar incluso los pensamientos y las palabras en armas. Las grandes
tradiciones espirituales, asi como el recto uso de la razdén, nos llevan a ir mas alla de los lazos de
sangre o étnicos, mas alld de las fraternidades que sdélo reconocen al que es semejante y
rechazan al que es diferente. Hoy vemos cdmo esto no se da por supuesto. Lamentablemente,
forma cada vez mds parte del panorama contemporaneo arrastrar las palabras de la fe al
combate politico, bendecir el nacionalismo y justificar religiosamente la violencia y la lucha
armada. Los creyentes deben desmentir activamente, sobre todo con la vida, esas formas de
blasfemia que opacan el Santo Nombre de Dios. Por eso, junto con la accién, es cada vez mas
necesario cultivar la oracion, la espiritualidad, el didlogo ecuménico e interreligioso como vias
de paz y lenguajes del encuentro entre tradiciones y culturas. En todo el mundo es deseable
«que cada comunidad se convierta en una “casa de paz”, donde aprendamos a desactivar la
hostilidad mediante el didlogo, donde se practique la justicia y se preserve el perdén». [11] Hoy
mas que nunca, en efecto, es necesario mostrar que la paz no es una utopia, mediante una
creatividad pastoral atenta y generativa.

Por otra parte, esto no debe distraer la atencion de todos sobre la importancia que tiene la
dimension politica. Quienes estan llamados a responsabilidades publicas en las sedes mas altas
y cualificadas, procuren que «se examine a fondo la manera de lograr que las relaciones
internacionales se ajusten en todo el mundo a un equilibrio mas humano, o sea a un equilibrio
fundado en la confianza reciproca, la sinceridad en los pactos y el cumplimiento de las
condiciones acordadas. Examinese el problema en toda su amplitud, de forma que pueda
lograrse un punto de arranque sélido para iniciar una serie de tratados amistosos, firmes y
fecundos». [12] Es el camino desarmante de la diplomacia, de la mediacién, del derecho


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html

internacional, tristemente desmentido por las cada vez mas frecuentes violaciones de acuerdos
alcanzados con gran esfuerzo, en un contexto que requeriria no la deslegitimacién, sino mas
bien el reforzamiento de las instituciones supranacionales.

Hoy, la justicia y la dignidad humana estan mds expuestas que nunca a los desequilibrios de
poder entre los mas fuertes. ¢{COmo habitar un tiempo de desestabilizacién y de conflictos
liberandose del mal? Es necesario motivar y sostener toda iniciativa espiritual, cultural y politica
gue mantenga viva la esperanza, contrarrestando la difusion de actitudes fatalistas «como si las
dindmicas que la producen procedieran de fuerzas andnimas e impersonales o de estructuras
independientes de la voluntad humana». [13] Porque, de hecho, «la mejor manera de dominar
y de avanzar sin limites es sembrar la desesperanza y suscitar la desconfianza constante, aun
disfrazada detras de la defensa de algunos valores», [14] a esta estrategia hay que oponer el
desarrollo de sociedades civiles conscientes, de formas de asociacionismo responsable, de
experiencias de participacion no violenta, de practicas de justicia reparadora a pequefia y gran
escala. Ya lo senalaba con claridad Ledn Xlll en la Enciclica Rerum novarum: «La reconocida
cortedad de las fuerzas humanas aconseja e impele al hombre a buscarse el apoyo de los demas.
De las Sagradas Escrituras es esta sentencia: “Es mejor que estén dos que uno solo; tendran la
ventaja de la unién. Si el uno cae, sera levantado por el otro. iAy del que estd solo, pues, si cae,
no tendrd quien lo levante!” ( Qo 4,9-10). Y también esta otra: “El hermano, ayudado por su
hermano, es como una ciudad fortificada” ( Pr 18,19)». [15]

Que este sea un fruto del Jubileo de |a Esperanza, que ha impulsado a millones de seres humanos
a redescubrirse peregrinos y a comenzar en si mismos ese desarme del corazén, de la mente y
de la vida al que Dios no tardard en responder cumpliendo sus promesas: «El serd juez entre las
naciones y arbitro de pueblos numerosos. Con sus espadas forjaran arados y podaderas con sus
lanzas. No levantara la espada una nacidn contra otra ni se adiestrardn mas para la guerra. jVen,
casa de Jacob, y caminemos a la luz del Sefior!» (/s 2,4-5).

Vaticano, 8 de diciembre de 2025

LEON PP. XIV


https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.iubilaeum2025.va/es.html

